
I. СТАТЬИ 

 

114

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Л.А. МИКЕШИНА 

 
ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ КАК ТИП 

РАЦИОНАЛЬНОСТИ, 
ЕГО ТРАНСЦЕНДЕНТАЛЬНЫЕ ИЗМЕРЕНИЯ* 
 
Если обратиться к современным исследованиям природы гу-

манитарного знания, нельзя не заметить все чаще звучащую в них 
мысль о том, что оно представляет собой особый тип рационально-
сти. Этим озабочены многие философы, особенно те, кого не удов-
летворяет сведение проблемы к различию и даже разрыву «двух 
культур», по Ч. Сноу. Поддерживается, скорее, другая традиция – 
видеть различие в сфере методологии: предмете, целях и методах, 
что отмечалось не только неокантианцами, но уже философами 
XVIII в. Обратившийся к этой проблеме И. Берлин, английский 
философ ХХ в., выяснил, что тому предшествовала «суровая кри-
тика» гуманитарного знания, в частности истории, «измышлений 
метафизиков, мистиков и поэтов», различных мифов и легенд как 
фантастически искаженных рассказов о реальных событиях. Уже 
Декарт «отказал истории называться серьезным исследованием», 
не обнаружив аксиом, специальных правил, неизбежных выводов в 
исторических произведениях. Проанализировав, по примеру 
Р. Коллингвуда, высказывание Декарта об исторических описаниях 
в первой части «Рассуждения о методе», Берлин интерпретировал 
его позицию следующим образом: «Прогресс подлинного знания 
состоит в открытии вечных, неизменных, универсальных истин… 

                                           
* Настоящая статья представляет собой фрагмент монографии: Микеши- 

на Л.А. Эпистемология ценностей. – М., 2007. – С.298–318. 



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

115

Очевидно, что этого не происходит ни в исторических описаниях, 
ни даже во всей сфере гуманитарных наук. Где в этой сфере дея-
тельности единое, вечно растущее здание науки?»1. 

Подход, идущий от Декарта, был определяющим на протя-
жении веков, однако это не останавливало исторические исследо-
вания и совершенствование их методов, особенно с открытием ма-
териальных памятников, привлечением правовых и других 
документов, обращением к произведениям искусства и архитекту-
ры. Наряду с собственно историческим исследованием развивалась 
и метаистория, или теория истории, что Берлин подкрепляет десят-
ками имен историков, юристов, писателей. Вместе с тем продолжа-
ли господствовать идеалы и критерии научности, сложившиеся в 
естественных науках, и исследователи и философы, как, например, 
Спиноза, не теряли надежды найти «вневременные» истины также 
и в сфере гуманитарного знания, политической теории. 

Наибольшее влияние на отрицательную оценку гуманитарно-
го знания и его познавательных возможностей в эпоху Просвеще-
ния, по мнению Берлина, оказал Вольтер, роль которого в этом 
процессе обсуждалась многими философами2. Французский писа-
тель и философ, автор термина «философия истории», используя не 
только «строгие принципы», но и остроумие, насмешку, разрушал 
попытки писать историю «как она есть». В чем же суть его прин-
ципов? Воспользуемся их интерпретацией на современном языке, 
осуществленной Берлином. Для Вольтера существовали только ис-
тины, неподвластные времени, равноценные во всех сферах чело-
веческой деятельности – моральной и политической, социальной и 
экономической, научной и художественной; познать их можно 
только одним способом – «светом естественного разума» как le bon 
sens, т.е. здравым смыслом, которого достаточно, чтобы обнару-
жить истину. Итак, речь не идет о дедуктивном методе логики, ма-
тематики, слишком абстрактном для познания повседневной жиз-
ни, но только о здравом смысле с его определенной степенью 
достоверности, достаточной для познания человеческой жизни. Из 
этого следовало, что историк не должен следовать за реальными 
событиями, но описывать только то, что было ценного в прошлом – 
взлет культуры, ее «звездный час», а также торговлю, финансы, 
законы и т.п., но не войны, фанатизм, угнетение или социальные 



I. СТАТЬИ 

 

116

институты, династии, падение нравов и пр., чем были заняты исто-
рики. 

Берлин убежден, что при всей гениальности Вольтер недо-
оценивал «исторический характер» истории, «он был историком 
культуры – или каталогизатором – он не признавал ни множест-
венности и относительности ценностей в разные времена и в раз-
ных странах, ни генетической составляющей истории: представле-
ние об изменении в росте ему совершенно чуждо… Он смотрел на 
историю просто как на совокупность фактов, случайно связанных 
друг с другом»3. Современная история началась лишь после того, 
как философы, критики и историки выступили «против классифи-
кации всего человеческого опыта в терминах абсолютных и вне-
временных ценностей», что наиболее ярко было выражено в трудах 
Гердера. Берлин посвятил ему специальную работу «Гердер и Про-
свещение», где, в частности, рассмотрел традицию, противополож-
ную вольтеровской – «знаменитую переоценку ценностей», победу 
конкретного над абстрактным, поворот от моделей, обобщений, 
теорий к «сиюминутному, данному, ощутимому», восстановление 
качества в его более высоком статусе, чем у количества (в первую 
очередь, это идеи и взгляды И.Г. Гамана, А.Э. Шефтсбери, Э. Бёр-
ка). Идеи Гердера развивались уже на подготовленной почве, его 
«плюрализм» и релятивизм как отрицание абсолютных ценностей 
были, по сути дела, «не совместимы с основными моральными, ис-
торическими и эстетическими доктринами Просвещения». Берлин 
согласен с высказанной Ф. Мейнике оценкой Гердера как «после-
довательного релятивиста», считавшего, что «ни один человек, ни 
одна страна, ни один народ с его историей, ни одно государство не 
похожи на другие. Поэтому истина, добро и красота, которые в них 
воплощаются, отличаются от истины, добра и красоты в понима-
нии других народов»4. Таким образом, он отрицает «единый всеох-
ватывающий масштаб ценностей» для всех культур и событий, из 
чего следует, что высшие цели и ценности могут быть «совершенно 
несовместимыми друг с другом» и «умирают вместе с социальным 
организмом». Но в таком случае понятия «совершенствование че-
ловека» и «прогресс цивилизации» оказываются под вопросом. 

Итак, Вольтер и Гердер – это две крайности в понимании 
природы ценностей и различные предпосылки в развитии противо-
положных концепций. После них исследователям приходилось 



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

117

преодолевать эти крайности, развитие идей о ценностях пошло по 
другому пути – осмысления трансцендентального или диспозици-
онного подхода к ценностям. 

Однако вся эта проблематика обретает собственно философ-
ские смыслы и значение лишь в том случае, если решается базовая 
проблема – выясняется природа гуманитарного и социального зна-
ния. И именно эту задачу одним из первых, по-новому и фундамен-
тально, решал не Вольтер, но Дж. Вико, оказавшийся «самым пер-
вым и самым грозным его противником», как убедительно это 
показывает Берлин, высоко оценивающий заслуги итальянского 
ученого-гуманитария. В таких оценках Берлин не одинок. Так, Э. 
Кассирер, на философию символических форм которого повлияли 
идеи Вико, называл его «действительным открывателем мифа», 
«первым современным философом истории»; Коллингвуд полагал, 
что «вместе с концепцией истории Вико… родилась и концепция 
исторического познания»; Х. Арендт называет его «одним из отцов 
современного исторического сознания»; М.А. Барг и К.Д. Авдеева 
показали, что «Вико разрабатывает теоретическое видение челове-
ческой истории и методологию, на которую должно опираться кон-
кретное исследование», как он ее понимал5. 

Сегодня становится все более очевидным, что, критикуя кар-
тезианство, Вико вовсе не отрицал критико-рационалистический 
метод как таковой, он, скорее, хотел объединить его с древними, 
донаучными гуманистическими моделями, а также приемами рито-
рики и поэзии. Как он пишет в «Автобиографии», основания и 
происхождение поэзии, истории, идей и языков можно открыть 
только с помощью «нового критического искусства». Не удовле-
творяясь принципами традиционной рациональности, он стремился 
расширить ее сферы, широко применять феноменологическое опи-
сание, эмпирический исторический и этнографический материал, 
опереться на «поэтическую мудрость», язык, риторическую прак-
тику, а также на здравый смысл (sensus communis). Идеи и принци-
пы Вико, как подчеркивают современные исследователи его твор-
чества, значимы для гуманитарного знания еще в одном плане: он 
показал, что историк должен обладать «имажинативной способно-
стью», не сводимой к воображению в традиционном смысле. Эта 
способность – «fantasia» – идентична той, которой обладали люди 
доисторической эпохи. Она означает некоторую исходную способ-



I. СТАТЬИ 

 

118

ность человеческого разума и духа к их взаимодействию с внеш-
ним миром, из которой рождаются все структуры человеческой 
культуры. Исследователь, как можно понять сегодня мысль Вико, 
должен проникнуть в символосозидающее и смыслотворческое 
пространство данной эпохи за счет собственной способности соз-
давать и реконструировать символы и открывать новые или вос-
станавливать старые смыслы. 

Вико выдвигает свой критерий истинности и научности, ос-
нованный на принципе verum – factum (истинное – сделанное): 
verum et factum convertuntur – истинное и сделанное совпадают, 
человек может знать только то, что сделано им самим. Именно по-
тому возможна образцовая четкость математики, особенно геомет-
рии, что она изобретена человеком. Но и история, «гражданский 
мир» полностью сотворены людьми по их разумению, здесь они 
властвуют безраздельно, а значит, и история подлежит системати-
зации, и если создать метод, то можно и ее сделать наукой не менее 
точной, чем геометрия. Он предложил ряд правил такого метода: 
если периоды в истории оказались тождественными, то можно за-
ключать по аналогии от одного к другому, но при этом ошибочно 
распространять на отдаленные эпохи представления и категории 
современности; сходные периоды чередуются, примерно, в одном и 
том же порядке; история движется по спирали, а не по кругу, всту-
пая в традиционную фазу в новой форме (закон циклической эво-
люции)6. 

Обращение к идеям Вико как родоначальника гуманитарной 
науки в целом и истории в частности дает возможность увидеть 
также исходную постановку проблемы ценностей в гуманитарном 
знании. На примере отношения к мифу и его роли в познании об-
щества и его духовной жизни можно увидеть, что если для Вольте-
ра и его последователей «мифы – это бред дикарей и выдумки мо-
шенников», то для Вико, как отмечает Берлин, это «фантастические 
универсалии», «смутные образы прошлых социальных конфликтов, 
из которых выросло множество разнообразных культур». Укрепи-
лось идущее от Эпикура и Лукреция представление о постепенном 
развитии человечества, о том, что нет «вневременного и неизмен-
ного понятия справедливости, собственности, свободы или прав – 
эти ценности изменчивы, как социальная структура, переменными 
составляющими которой они являются… Поздние формы не лучше 



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

119

и не хуже, чем ранние, они просто другие, поэтому оценивать их 
надо как проявление той особой культуры, к которой они принад-
лежат»7. 

Очевидно, что в истории культуры и познания есть опыт по-
строения и исследования гуманитарного и социального знания, 
форм присутствующих в них ценностей, наработаны те или иные 
приемы осмысления этого типа рациональности и методы, не все из 
которых устарели. Некоторые из них еще не оценены и не поняты в 
полной мере сегодня, и это касается принципа verum – factum, идеи 
«имажинативной способности» у Вико, позволяющих по-новому 
увидеть, например, концепцию феноменологической социологии о 
конструировании социальной реальности. 

Один из фундаментальных вопросов, от решения которого в 
классической философии зависела оценка сущности знания – его 
всеобщности, необходимости, объективности, в целом рациональ-
ности, – это проблема трансцендентального подхода к сознанию и 
познанию, выявлению «чистой субъективности». Аподиктическое 
знание, которое связывается только с трансцендентальным субъек-
том, часто считается возможным только в строгих, формализован-
ных, математических и естественных науках. Социальным и гума-
нитарным наукам в этом отказано, и главная причина – отсутствие 
трансцендентального уровня сознания, трансцендентального субъ-
екта как сознания вообще, в его классическом понимании, и гос-
подство единственно возможного для этой сферы знания эмпири-
ческого субъекта, что соответственно делает ее произвольной, 
релятивной, лишает ее объективной истинности и статуса научно-
сти8. Это было несомненным для классической рациональности и 
соответствующей эпистемологии, однако важнейшим признаком 
неклассичности становится как раз пересмотр статуса, форм и сфер 
существования трансцендентальных структур в знании и культуре. 
В какой мере сегодня объективная истинность знания связывается 
с его трансцендентальностью? Применимо ли трансцендентальное 
измерение к неформализуемому, нестрогому, ценностно нагружен-
ному, во многом метафорическому, обращенному к человеку, его 
«духу», культуре и социуму социально-гуманитарному знанию? 
Необходимо выявить новые аспекты трансцендентальности в этой 
области знания, расширить ее понимание, обнаружить новые фор-
мы, виды, функции и значения. Именно такая тенденция, как пред-



I. СТАТЬИ 

 

120

ставляется, пробивает себе дорогу в современной эпистемологии, в 
частности в эпистемологии гуманитарного знания. 

Это, несомненно, значимо для уяснения природы и статуса 
гуманитарного знания, понимания особенностей достижения все-
общего и необходимого в этой сфере. Мы исходим из того, что гу-
манитарное научное знание эпистемологически полноценно и са-
модостаточно, в нем представлены не только эмпирический, но и 
трансцендентальный уровни, хотя и в иной «пропорции» и в иных 
формах, нежели в естественных науках. Нам представляется, что 
жесткое противопоставление нетрадиционных форм герменевтики, 
философии жизни, философии диалога – классической трансцен-
дентальной философии И. Канта, неокантианцев, Э. Гуссерля – уп-
рощает реальную ситуацию. В действительности идеалы трансцен-
дентальной философии, включающие объективность, всеобщность, 
необходимость, присутствуют и во вполне самостоятельных экзи-
стенциально-антропологических подходах к познанию. Но если в 
текстах теоретических естественных наук трансцендентальный 
уровень задается полным отвлечением от субъекта, предельной аб-
стракцией, формализацией и символизацией языка, аксиоматизаци-
ей и дедуктивным построением знания, то в гуманитарном знании, 
где субъект неразрывен с объектом и другими субъектами, а язык 
сохраняет свою содержательность и многозначность, способы вы-
хода на трансцендентальный уровень могут быть, по-видимому, 
иными, смешанными и нетрадиционными. 

Обобщенное представление о трансцендентальном знании 
включает, по-видимому, наиболее часто вычленяемые и значимые 
для эпистемологии его свойства. Это универсальность (всеобщ-
ность), априорность, предпосылочность, условия возможности зна-
ния (аргумент пресуппозиции), противоположность эмпирическо-
му, направленность на рациональность, объективная значимость, 
аподиктичность. Трансцендентальный субъект – это не только 
«монада», «сознание вообще», но и интерсубъективность, при-
знающая существование и самостоятельность других «монад», что 
предполагает теоретико-антропологическое расширение смыслов в 
коммуникативном синтезе интерпретаций, а также трансценден-
тально-герменевтическое понимание языка и ценностей как интер-
субъективных объективно значимых духовных структур (транс-
цендентальный прагматизм). Опираясь на эти позиции, можно, по-



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

121

видимому, в нетрадиционном ракурсе исследовать эпистемологи-
ческую природу гуманитарного знания, понять, как его специфиче-
ские свойства – реальность как текст, язык как его «материя», 
субъект внутри объекта, ценности как атрибут – соотносятся с 
трансцендентальными формами, присущими этому типу научного 
знания, наконец, выяснить условия возможности его аподиктично-
сти.  

 
Первая особенность гуманитарного знания: 

Реальность как текст 
 
Гуманитарные науки реализуют две возможности: 

1) объектом познания становится представленный через текст мир 
вне и внутри нас (духовный и материальный, природный и соци-
альный), текст является чем-то вспомогательным, опосредующим, 
но постигая текст, мы постигаем мир в той мере, в какой он пред-
ставляет (репрезентирует) мир; 2) объектом познания становится 
сам текст непосредственно, его языковая природа, структура и 
функции, средства выражения и т.д. В первом случае реализуется 
эпистемологический подход, и здесь возможно ставить гносеоло-
гический вопрос об истине как соответствии знания, содержащего-
ся в тексте, действительности за его пределами. Во втором случае 
речь идет о значении, смысле, множестве интерпретаций, о различ-
ных формах текстового анализа, например, структуралистского или 
постструктуралистского. Здесь реализуется семиотический подход, 
и текстовой анализ, например, по Р. Барту, понимается как специ-
альная процедура. Она не ставит себе целью описать устойчивую 
структуру произведения, выяснить, чем детерминирован данный 
текст, но стремится осуществить «подвижную структурацию тек-
ста», проникнуть в смысловой объем и процесс означивания. 
Именно в этом втором случае обсуждают и «проблему автора», где 
он рассматривается всего лишь как «порождение данного текста» 
или его «гость», либо утверждается «смерть автора». Все это отно-
сится к специальной проблематике этих наук, рассмотрение семио-
тических вопросов не имеет прямого отношения к эпистемологии 
гуманитарного знания, однако исследование текста как такового не 
исчерпывается собственно лингвистическими и семиотическими 
проблемами. 



I. СТАТЬИ 

 

122

Для эпистемологии текст, как первичная реальность и исход-
ная точка всякой гуманитарной дисциплины, концентрирует  
все особенности гуманитарного знания и познавательной деятель-
ности – его коммуникативную, смыслополагающую и ценностную 
природу. Именно эти аспекты тесно связаны с возможностями вы-
хода на трансцендентальный уровень. Для эпистемологического 
исследования важны такие принципы работы с текстом, как цело-
стность и историзм. Целостность предполагает рассмотрение 
фрагментов, тех или иных структурных единиц текста только в 
связи с целым. Сам текст должен рассматриваться в единстве с 
контекстом и подтекстом, отдельный авторский текст необходимо 
соотносить с другими его текстами, а также текстами других авто-
ров того же направления и т.д. Эти на первый взгляд вполне триви-
альные и классические требования имеют еще и глубинный смысл. 
Целостный подход дает возможность предположить, а затем вы-
явить и учесть имплицитные компоненты текста, среди которых 
важнейшие – философско-мировоззренческие предпосылки и осно-
вания, а также неявные требования и регулятивы, порождаемые 
коммуникативной (диалоговой) природой текста. Этот уровень 
предполагает осознание еще более важной целостности – включен-
ности текста в социально-исторические условия, культуру общест-
ва в целом. 

Важнейшая форма философско-методологического анализа 
текста – выявление ценностно-мировоззренческих предпосылок 
гуманитарного знания, особенно тех, которые скрыты, явно не 
представлены в содержании текста. По существу, философские 
предпосылки, идеалы и основания – это и есть различные виды ап-
риоризма в науке, широко исследуемые в последние десятилетия, 
и, в частности, в отечественной эпистемологии. Они, в первую оче-
редь, носят трансцендентальный и априорный характер, а их со-
циокультурное и историческое истолкование является отличитель-
ной особенностью современного трансцендентализма. Скрытое, 
подразумеваемое содержание, ценностно-мировоззренческие прин-
ципы, историко-культурный и иной аспект эксплицируются и мо-
гут стать центральным объектом исследования, оценки и выбора. В 
этом случае можно ожидать изменения методологии исследования, 
поскольку рефлексия как эпистемологическая процедура выявле-
ния скрытых ценностных или иных предпосылок и оснований ста-



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

123

новится, по существу, одной из главных процедур, а выявленные 
неявные компоненты кардинально изменяют содержательную ин-
терпретацию текста, представленного в нем знания. Вместе с тем 
меняется и представление о структуре и функциях текста, так как 
он осваивается как феномен, «живущий» в культуре, несущий на 
себе отпечатки такого способа существования. Очевидно, что спе-
циалист по философии науки также обязан учитывать как атрибут 
текста его диалогичность, вообще коммуникативную природу. Это 
высветит генезис многих познавательных форм и методов, их диа-
логовую природу, как, например, в случае применения таких мето-
дов, как объяснение, понимание, аргументация, даст возможность 
понять, что стандарты формализации, вообще нормативы объекти-
вированного знания, имеют двуединую природу – логическую и 
коммуникативную. 

Особенно значимыми в контексте этого рассуждения нам 
представляются идеи Э.Ауэрбаха об изображении действительно-
сти в гуманитарном тексте – идеи, пока еще недостаточно осознан-
ные эпистемологами и фактически не применяемые для анализа 
этого типа знания. В начале своей известной диссертации, опубли-
кованной как монография «Данте – поэт земного мира» (1929), 
Ауэрбах полагает, что в поэтических и художественных текстах 
речь идет об особом реализме, не о том, который понимался, начи-
ная с текстов Гомера, как «правдоподобие, или достоверность со-
бытий». «Гомеровское подражание, которое античная критика на-
зывает мимесисом, вовсе не есть попытка скопировать видимую 
реальность. Оно рождается не из наблюдения, но – подобно мифу – 
из единых образов, чье единство дано прежде, чем на помощь изо-
бражению придет наблюдение… Естественность, или подлинный 
мимесис, гомеровских сцен (например, встречи Одиссея и Навси-
каи) рождается вовсе не из зоркости наблюдения над будничным 
ходом дел, но из априорного представления о сущности обоих пер-
сонажей и о подобающей им судьбе»9. Ауэрбах убеждает нас, что 
«гомеровская образность – вовсе не копия жизни» потому, что «у 
него такое представление о человеке, какого не мог бы доставить 
чистый опыт». 

Итак, речь идет не о пристальном наблюдении – чувственном 
познании, а об «априорном представлении о сущности», глубоко 
проникающем в явление. Но, как нам представляется, это априор-



I. СТАТЬИ 

 

124

ность особого рода, о которой писал Н. Гартман в «Этике». Уже 
отмечалось (гл. I, 5), что Гартман видит существенное различие 
между теоретическим априоризмом и ценностным. Теоретическая 
априорность опирается на опыт, свидетельства чувств, законы ис-
полняются в каждом «случае», который репрезентативен, пред-
ставляет определенные категории. «Иначе в случае ценностей. …В 
их сущности не заключено как принцип, чтобы действительное им 
соответствовало. …Это “не вредит” ценности как принципу; ее 
сущность не есть сущность закона бытия. Она принуждает, но не 
господствует над сущим. Ценности существуют независимо от сте-
пени их осуществленности в действительном»10. 

Таким образом, размышляя об особенностях изображения 
действительности в гуманитарных текстах, Ауэрбах, по сути, выяв-
ляет не только роль априоризма в этом типе знания, но и его цен-
ностный характер, преодолевающий как эмпиризм, так и «чистый 
теоретизм» наук, постигающих «законы бытия» и «соответствия 
действительности» как отражения. Это особенность художествен-
ного познания – не трактовать буквально «соответствие действи-
тельности» и не идти к нему прямым путем «отражения», но через 
«подражание видимому миру пробиться к его подлинной сущно-
сти». Отсюда и неповторимые возможности поэзии, о которых пи-
шет Ауэрбах: «В противоположность историографии, прилежно 
копирующей события, поэзия философична: единичное она заме-
щает всеобщим, случайное – правдоподобным»11. 

Когнитивная практика гуманитарных наук дает возможность 
не только изучить формы рефлексии ценностных компонентов, но 
одновременно увидеть, как текст независимо от содержания пред-
стает пусть косвенным, но объективным «свидетелем», выразите-
лем менталитета эпохи, реального положения самого человека. Тем 
самым принцип историзма не просто предпосылается, но обретает 
методологические, эвристические функции в исследовании и объ-
яснении. 

Это возможно, в частности, в силу особенностей поэтики 
произведения как «системы всего мировоззрения и мироповеде-
ния», позволяющей тексту соотноситься с социальными и полити-
ческими реалиями истории, причем непосредственно через челове-
ка, его «самоощущение внутри истории». В таком случае, как 
отмечал С.С. Аверинцев, «все формы непрозрачности и несвободы 



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

125

литературного слова» становятся «знаком несвободы самого чело-
века и закрытости его внутренней жизни»12. Такая социокультур-
ная интерпретация текста ставит проблему не только его существо-
вания как феномена культуры, но и отображения в нем социальных 
реалий. На первый план выступает не лингвистическая и не худо-
жественная, но эпистемологическая характеристика текста с его 
когнитивными возможностями в качестве структурной единицы 
знания. 

Текст как особый результат и форма познавательной дея-
тельности синтезирует разные уровни и формы отображения дей-
ствительности. Это, во-первых, содержательное описание некото-
рых явлений и отношение субъекта-автора к ним; во-вторых, (через 
поэтику, контекст и подтекст) отображение философско-
эстетических, культурно-исторических ценностных установок ав-
тора и через них – менталитета эпохи; в-третьих, присутствующий 
в тексте диалог «двух сознаний» (автор–читатель) и, соответствен-
но, объективно возможных его интерпретаций другим сознанием и 
даже другой культурой. Но именно этот аспект выводит на аван-
сцену семантические смыслы текста – его открытость и многознач-
ность, авторский, читательский и объективный смыслы, а значит – 
герменевтические проблемы понимания и интерпретации. Эти про-
цедуры составляют логико-гносеологическую основу комментари-
ев к текстам, предлагаемых специалистами. 

Выявление скрытого содержания текстов не имеет характера 
логического следования, опирается на догадки и гипотезы, требует 
прямых и косвенных доказательств правомерности выявленных 
предпосылок. Интересный опыт дают сегодня исторические иссле-
дования, стремящиеся, по выражению А.Я. Гуревича, «к реконст-
рукции духовного универсума людей иных эпох и культур», осо-
бенно те работы, где выявляются неявные (неосознанные, 
невербализованные) мыслительные структуры, ценности, в целом 
ментальность эпохи. Известное исследование этим автором катего-
рий средневековой культуры прямо направлено на изучение не 
сформулированных явно, не вполне осознанных в культуре умст-
венных и ценностных установок, общих ориентаций и привычек. 
Историки и культурологи широко применяют сегодня объективный 
метод косвенных свидетельств о тех или иных ментальностях. В 
существующих текстах, посвященных каким-либо хозяйственным, 



I. СТАТЬИ 

 

126

производственным или торговым проблемам, они стремятся 
вскрыть различные аспекты миропонимания, стиля мышления, са-
мосознания и оценивания. 

Еще одна особенность выявления скрытого содержания 
культурно-исторического текста состоит в том, что исследователь, 
принадлежащий другой культуре, может выявить новые скрытые 
смыслы, объективно существовавшие, но недоступные людям, вы-
росшим в данной культуре. Ценность и правомерность таких во-
просов, идущих из другой культуры и эпохи, состоит в том, что 
объективно ответ на них действительно присутствует. В этом слу-
чае мы встречаемся с особенностями реального существования не-
явного знания в художественных творениях прошлого. Эти осо-
бенности текстов объективны, они не порождаются произвольно 
читателями-интерпретаторами, но осознанно или неосознанно за-
кладываются в той или иной культуре. Таким образом, текст обла-
дает объективными свойствами, обеспечивающими ему реальное 
существование и передачу в культуре, причем не только в своей 
прямой функции – носителя информации, но и как явления культу-
ры, ее гуманистических параметров, существующих, как правило, в 
неявных формах и выступающих предпосылками разнообразных 
реконструкций, интерпретаций и коммуникаций. Такова особен-
ность текста как одной из трансцендентальных форм, организую-
щих гуманитарное знание. 

В отличие от естественно-научных текстов, differentia 
specifica которых – точность и однозначность смыслов, строгость 
определений и понятий, высказываемых суждений, ведущая осо-
бенность текста как языковой реальности гуманитарных наук – 
многосмысленность, неопределенность, открытость. В этом случае 
точность, понимаемая не как однозначность, жесткая определен-
ность, а как «полнота жизни», достигается другим способом – наи-
большей полнотой изображения и сохранением бесконечных от-
тенков. Более того, в художественном познании, стремясь к 
точности, авторы обеспечивают существенное дополнение событий 
своим видением. Размышляя об этом, У. Эко писал о близком гу-
манитарному знанию искусстве, что оно «не столько познает мир, 
сколько привносит в него созданные им дополнения, свои само-
стоятельные формы, которые присоединяются к уже существую-
щим, являя свои собственные законы и свою самобытную жизнь. 



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

127

Тем не менее любую художественную форму вполне можно рас-
сматривать если не как замену научного познания, то как эписте-
мологическую метафору, т.е. способ, с помощью которого наука 
или, во всяком случае, культура той или иной эпохи воспринимают 
реальность»13. 

Исследования У. Эко помогают понять природу и способы 
формирования трансцендентальных феноменов в гуманитарном и 
художественном «поле». Стремясь выяснить, «каким образом опе-
ративные программы искусства соотносятся с программами, разра-
ботанными в области современного научного исследования», Эко 
усматривает определенную параллель науке в поэтике «открытого 
произведения», «произведения в движении», «которое при каждом 
новом восприятии никогда не оказывается равным самому себе, мы 
обнаруживаем смутные или вполне определенные отголоски неко-
торых тенденций с временной наукой». Например, ссылаясь на 
пространственно-временной континуум известного романа Джойса 
или объясняя природу композиции романа, говорят о «поле воз-
можностей», причем физическое понятие «поля» предполагает 
вместо однозначных отношений причины и следствия совокуп-
ность взаимодействующих сил, динамизм структуры, «отказ от 
статического и силлогистического восприятия миропорядка, готов-
ность принимать подвижные личностные решения, а также осозна-
ние ситуационной обусловленности и историчности тех или иных 
ценностей»14. 

Концепция открытого произведения, разработанная Эко, по 
существу рассматривает одну из форм трансцендентальности, 
представленную в гуманитарном знании. Исследуя эту проблему, 
он приходит к выводу, что само понятие «открытое произведение», 
«выполняя посредническую роль между абстрактной категорией 
научной методологии и живой материей нашего восприятия… 
предстает почти как некая трансцендентальная схема, позволяющая 
постичь новые аспекты мира»15. Особенность состоит в том, что 
Эко, размышляя, по сути, о трансцендентальных формах, не оста-
ется на абстрактном уровне упорядоченных формальных структур, 
как можно было бы ожидать, но стремится решить задачу, обраща-
ясь к случайному, неопределенному, вероятному, двусмысленному, 
поливалентному и т.д. в произведении. Каким образом Эко при 
рассмотрении проблемы открытого произведения осуществляет 



I. СТАТЬИ 

 

128

переход на трансцендентальный уровень? Прежде всего он это де-
лает, существенно переосмысливая конкретные понятия этой об-
ласти знания. Констатируя известную особенность – принципиаль-
ную неоднозначность произведения искусства, текста, он 
предельно обобщает и наделяет категориальностью как само поня-
тие «произведение», так и свойство многозначности – множествен-
ность означаемых, существующих в одном означаемом. На транс-
цендентальный уровень переводится и понятие открытости, 
традиционно понимаемой как принципиальная неоднозначность 
любого художественного – литературного, музыкального, живо-
писного – произведения в любое время и поэтому не имеющего 
«аксиологического значения», например, как открытое vs закрытое. 
Открытость понимается Эко не просто как та или иная трактовка, 
но как «соавторство», совместное творение, то, что М.М. Бахтин, 
говоря о тексте, называл творением на границе двух сознаний. Лю-
бое произведение открыто потому, что оно есть «поле возможно-
стей, приглашение к выбору», и даже «произведение искусства, 
предстающее как форма, завершенная и замкнутая в своем строго 
выверенном совершенстве, также является открытым, предостав-
ляя возможность толковать себя на тысячи ладов и не утрачивая 
при этом своего неповторимого своеобразия»16. 

Итак, перед нами удивительный феномен: завершенная и 
замкнутая, совершенная форма остается открытой, допускает ис-
толкования и, более того, предполагает «исполнителя», «читателя» 
как реального соавтора, когда соотносятся два личностных начала. 
Этим, как представляется, достигается особая форма динамичной 
всеобщности, трансцендентальности через бесконечность смыслов 
и оттенков, когда истолкователь открывает произведение заново «в 
акте творческого единомыслия с самим автором». Здесь не стоит 
вопрос о неизменной объективной истине как в традиционном 
трансцендентализме, истина сама динамична, жизненна, объемна – 
всеобщее дополняется случайным, меняющимся, особенным, и бо-
гатство ее содержания не может трактоваться только как тривиаль-
ный релятивизм. Он также сознательно отходит от «строгого объ-
ективизма» ортодоксального структурализма, анализирующего 
только означающие формы, описывающего произведение как «кри-
сталл», и стремится учесть «изменчивую игру означаемых, кото-
рую разворачивает перед нами история». 



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

129

Эко признает, что он вынужден создать «жесткую абстрак-
цию, которая как таковая конкретно нигде не обнаруживается», но 
фиксирует оперативную тенденцию, присутствующую в «много-
численных идеологических контекстах». Такая абстракция – это, по 
существу, модель открытого произведения, позволяющая «указать 
общую форму в различных феноменах», «выявить некую единую 
оперативную тенденцию», соотносимая с различными произведе-
ниями от неформальной живописи, музыкальных форм до драма-
тургии. Такое сопоставление возможно только на высоком уровне 
абстракции – типе отношения между структурой произведения и 
реакцией потребителя как свободном внедрении в систему и актив-
ном ее перефразировании. Итак, общая модель описывает «группу 
произведений постольку, поскольку они поставлены в определенное 
отношение с реципиентами»17. Трансцендентальность подхода 
обусловлена тем, что данная модель «является абсолютно теорети-
ческой и существует независимо» от реально существующих (на-
личных) открытых произведений. 

Выход на трансцендентальный уровень предполагает еще 
один вопрос: не существует ли между различными культурными 
подходами некое единство действия? Эко полагает, что построен-
ные и обоснованные им абстракции «оперативной программы» и 
модели открытого произведения позволяют решать проблему сход-
ства программ действия, структур, исследовательских моделей, ло-
гических операций, моделей восприятия в других сферах культуры. 
Но главное – найден трансцендентальный уровень, на котором ста-
ло возможным выявить «единство знания», кажущееся иллюзор-
ным на метафизическом уровне. Поэтика открытого произведения, 
по Эко, дает возможность обнаружить структурные признаки, 
сходные с другими операциями в области культуры, проясняющими 
какие-либо природные явления или логические процессы. Исследо-
ватель дает своеобразную «оперативную программу», позволяю-
щую выявлять фундаментальные структуры и эпистемологическую 
природу наук о культуре, в отличие от наук о природе, одновремен-
но прокладывая дорогу к их трансцендентальному единству, не 
сводящемуся к «переделке» гуманитарного знания на основе «на-
учных критериев», по образу и подобию естествознания. 

 
 



I. СТАТЬИ 

 

130

Субъект внутри объекта исследования – вторая  
особенность гуманитарного знания, порождающая  

специфические формы трансцендентального 
 
Важнейшей особенностью общества как объекта социально-

гуманитарного познания является вхождение в его содержание и 
структуру субъекта, наделенного сознанием и активно действу-
ющего, как определяющего компонента исследуемой социальной 
реальности и «мира человека». Из этого следует, что исследователь 
имеет дело с особого рода человеческой реальностью – сферой 
объективации содержания сознания, областью смыслов и значений, 
требующих специальных методологических приемов, отсутствую-
щих в арсенале естественных наук. Известно, что в отличие от наук 
о природе, где субъект противопоставлен объекту, «стоит перед 
картиной мира», в гуманитарном знании диспозиция другая – субъ-
ект включен в сам объект – жизнь общества, формы культуры, гу-
манитарные и социальные науки, виды искусства, религию. Это 
объективно существующая ситуация, тогда как субъективно иссле-
дователи-гуманитарии ставят себя на место наблюдателя со сторо-
ны, осознают себя на этом месте по аналогии с субъектом естест-
венных наук и в соответствии с идеалами, господствующими в 
европейской культуре. Разумеется, такая позиция искажает поло-
жение дел, как бы не требует саморефлексии, она привычна для 
исследователя, а ситуация, как правило, им не осознается. 

Однако диспозиция субъекта социального и гуманитарного 
знания по отношению к объекту отличается от традиционного 
субъектно-объектного отношения, представленного в естественных 
науках, вообще в натуралистическом подходе. Она требует специ-
альной экспликации, поскольку ее понимание определяет, в свою 
очередь, специфику и особенности социально-гуманитарных наук и 
их ценностной обусловленности. Глубокое понимание этой про-
блемы представлено у Г. Зиммеля, который, размышляя о том, как 
возможно общество, высказал нетривиальную мысль об обществе 
как «объективном единстве, не нуждающемся в созерцателе, кото-
рый предполагался бы понятием общества»18. Он, по сути, исклю-
чает противостояние субъекта и объекта, рассматривает субъекта 
как наблюдателя «со стороны» и напоминает, что субъекту как Я 
противостоит Ты, Другой, но они одновременно существуют с ним 



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

131

в особом, отличном от природного, «вещного», единстве – единст-
ве понимания, любви, оценивания, совместного труда. Более того, 
признавая безусловность Я и то, что эта безусловность имеет для 
нас «высшую степень реальности, какая есть у нашей самости от-
носительно ее содержания», одновременно мы признаем, что это, 
несомненно, присуще и Другому. 

Размышляя о трудностях познания и понимания Другого, 
Зиммель подчеркивает его отличие от познания объекта, что не 
связано с простым заблуждением или неполнотой опыта, предрас-
судками и т.п.: «Это принципиальные изменения свойств реального 
объекта. Мы видим Другого в некотором роде обобщенно. Может 
быть, потому, что нам не дано вполне репрезентировать в себе от-
личную от нас индивидуальность», а возможно, «мы видим в нем 
не чистую его индивидуальность, но… тот всеобщий тип, к кото-
рому мы его причисляем»19, но с которым не совпадает его «чистое 
для-себя-бытие». Очевидно, что каждый из общающихся субъектов 
видит другого «не чисто эмпирически, но на основе некоторого 
априори», которое, как и ценностное отношение, некая «пелена со-
циабельности», «покров социального общения», формируется под 
воздействием «среды», сообщества, принадлежности к профессии, 
группе и т.д. Возможна ситуация, когда субъект предстает только в 
чисто деловой функции, которая «поглощает индивидуальное для-
себя-бытие», как в случае, например, участия в отношениях денеж-
ного типа, производящего, продающего или покупающего, когда 
результат «приближается к идеалу абсолютной объективности». 

Вместе с тем общество состоит из индивидов, которые «час-
тично не обобществлены», ведут личностное существование, одна-
ко оно не просто отчасти социально, отчасти индивидуально, но 
здесь господствует фундаментальная категория единства, синтеза 
«двух логически взаимопротивоположных определений индивида». 
Он – продукт общества, включен в него, а центр его жизни, ее ис-
ток и цель – он сам. «Что каждому индивиду ввиду его качеств ука-
зано определенное место в его социальной среде, что это идеально 
принадлежащее ему место также и в действительности имеется в 
социальном целом – это та предпосылка, …которую можно назвать 
всеобщей ценностью (Allgemeinheitswert) индивидуальности»20. 
Итак, для Зиммеля субъект не существует вне общества и не может 
быть внешним наблюдателем этого общества, находясь в противо-



I. СТАТЬИ 

 

132

стоянии ему, как это традиционно рассматривается по отношению 
к природе в естественно-научном познании. 

Субъект – не просто абстракция от индивидуума, его кон-
кретных характеристик, но скорее категория, предполагающая 
включенность в среду, условия, обстоятельства, систему и пр. Бо-
лее того, особенно значимым становится в этой сфере коллектив-
ный субъект познания и интерсубъективный характер самой позна-
вательной деятельности. Субъект гуманитарного знания в том 
случае, когда задается достаточно высокий уровень абстракции и 
теоретичности, – это безусловно трансцендентальный субъект, 
«сознание вообще», полностью исключающее индивидуальные 
особенности и характеризуемое, например, К. Ясперсом как значи-
мое, но не действительное, полностью тождественное другим субъ-
ектам, представленным в естественно-научном знании, логике, в 
законах юриспруденции и др. 

Но существует также и аспект трансцендирования субъекта – 
его выход за пределы собственного опыта, «нахождение-вне-себя-
самого», экзистирование, по М. Хайдеггеру, направленность созна-
ния на объект, интенциональность, по Гуссерлю. Эта проблема 
может быть рассмотрена и в эпистемологическом контексте. Нам 
представляется, что момент трансценденции, «выхода за пределы 
опыта» как неотъемлемый процесс познавательной деятельности не 
всегда осознается и принимается во внимание в современной эпи-
стемологии. Он значим прежде всего при осмыслении и оценке все 
еще господствующей у нас парадигмы «познание как отражение». 
Если мы обратимся к таким базовым «неотражательным» операци-
ям любой познавательной, тем более научной, деятельности, как 
репрезентация, категоризация, интерпретация и конвенция, то об-
наружим, что в каждой из них субъект реализует определенный 
способ трансценденции – выход за пределы непосредственного 
опыта и обращение к априорным структурам. 

Такой предельно абстрактный общефилософский подход и 
общая структура субъекта и познания становятся, в свою очередь, 
трансцендентальной предпосылкой для анализа любого типа чело-
веческой деятельности, общения, культуры, всех видов научного 
познания. Она может быть исследована до обращения к дифферен-
циации наук и специфике познания в разных областях. Вместе с 
тем, как нам представляется, такого рода предпосылка особо зна-



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

133

чима именно для гуманитарного знания, конструирование и позна-
ние объекта которого с необходимостью включает признание и по-
знание субъекта, его присутствие в объекте и выход за его пределы, 
тогда как естествознание, «галилеева наука», предполагает «чис-
тый объект» и возможно полное отвлечение от познающего, от 
«человеческих смыслов» до уровня «сознания вообще», соответст-
венно, традиционного, кантовского понимания трансцендентально-
сти, без необходимости учитывать иные его формы. 

Сегодня философов привлекают другие формы трансцен-
дентальности, возникающие в отношении субъекта с другими 
субъектами, – интерсубъективность и коммуникативность, обу-
словливающие свои формы априори, переход к универсальному 
горизонту опыта других субъектов. Эти идеи возникали и раньше, 
в период господства классического понимания трансцендентально-
сти. Так, еще И.Г. Фихте, исследуя философию права, т.е. обраща-
ясь к проблемам одной из социально-гуманитарных областей зна-
ния, осознавал, что природа права не может быть понята только из 
законов природы, но в значительной мере – из законов свободы, из 
признания того, что мир, окружающий субъекта, – это не только 
природный мир, но и мир других субъектов (человеческого рода), 
существование которых становится условием самоопределения са-
мого субъекта. Причем этот факт, полагал философ, открывается 
нам не путем созерцания или теоретического мышления, но в прак-
тическом (нравственном) действии. Трансцендентальный уровень – 
другие субъекты («мнимые разумные существа вне меня – не что 
иное, как продукты моей собственной представляющей деятельно-
сти») – возникает не благодаря мысли, но благодаря «голосу совес-
ти», нравственному закону: «Здесь ограничивай свою свободу, 
здесь признавай и чти чужие цели – вот что лишь преобразуется 
затем в мысль: здесь несомненно и поистине есть и само по себе 
существует подобное мне существо»21. Таким образом, Фихте  
намечено не только специфическое образование трансценденталь-
ного как родового сознания, отношения к другим Я (интерсубъек-
тивность), но и выявлено важное условие становления этой струк-
туры – выполнение нравственного закона сосуществования людей, 
что означает, кроме всего прочего, также признание значимости 
ценностного фактора в этом процессе. 



I. СТАТЬИ 

 

134

Выявление новых форм трансцендентальности и новых спо-
собов выхода на этот уровень отражает тенденцию включения со-
держательных типов знания, «обремененных» временностью и ис-
торичностью, ценностными и социокультурными компонентами. 
Соответственно развитие пошло не в сторону «очищения» знания, 
элиминации личностных и ценностных компонентов, но в направ-
лении обнаружения и конструирования новых способов и типов 
трансцендентальности в любой области познания, особенно в связи 
с антропологическим и лингвистическим поворотом в философии. 
Однако нельзя, по-видимому, согласиться с тем, что создание но-
вых направлений диалогической философии и философии комму-
никативного действия, опирающихся на гетерогенность субъекта 
познания и интерсубъективность, по-новому определяющие статус 
знания через правдоподобие и модальность, противоположно 
трансцендентализму. Речь идет скорее об одновременном развитии 
новых идей, способов и типов трансцендентальности, в частности, 
структур общения и межличностного взаимодействия, понимания 
языка как деятельности, конституирующей и выводящей за преде-
лы индивидуальности, от субъективности к объективной значимо-
сти, и о других путях реализации антропологической и лингвисти-
ческой форм трансцендентальности, особенно близких 
гуманитаристике. 

Очевидно, что эпистемология этой области знания нуждается 
в категории интерсубъективности и в качестве субъекта может 
принимать «неограниченное сообщество исследователей» 
(Ч. Пирс), «сообщество интерпретации» (Дж. Роулз) или «сообще-
ство универсального дискурса» (Дж. Мид). Разумеется, речь идет 
не о буквальной договоренности нескольких исследователей, но о 
«неограниченном коммуникативном сообществе», что обосновыва-
ется, в частности, К.О. Апелем в его концепции трансценденталь-
ного прагматизма. Именно это неограниченное коммуникативное 
сообщество, обладающее некоторой парадигмой языковой игры, 
вместо традиционного «сознания вообще» становится трансцен-
дентальной предпосылкой и условием возможности социальных и 
гуманитарных наук. В этом случае «очевидность, которая всегда 
моя» преобразуется в «априорную значимость высказываний для 
нас», вместо синтеза апперцепции устанавливается смысл при 



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

135

«коммуникативном синтезе интерпретации» – осуществляется 
семиотическая трансформация трансцендентальной философии22. 

Но в таком случае принципиально меняется содержание тра-
диционных эпистемологических категорий – истины и опыта. При 
неограниченном коммуникативном сообществе такая характери-
стика истинности знания, как общезначимость, по существу утра-
чивает свой упрощенно понимаемый конвенциональный характер, 
переходит в «неограниченную общезначимость», или всеобщность, 
и достигает трансцендентальных высот. И можно согласиться с 
Апелем, что мы имеем дело с «консенсусной теорией истины», не-
приемлемой в классической эпистемологии, но правомерной в 
трансцендентальной прагматике, базовой для социально-
гуманитарного знания. И что особенно значимо для этого типа зна-
ния, «субъектом возможного консенсуса об истине в науке являет-
ся не внешнее по отношению к миру “сознание вообще”, а истори-
чески реальное общество»23. Переосмысливается и понятие опыта: 
недостаточным, а часто невозможным оказывается индуктивное 
подтверждение/опровержение высказываний (по образцу наук о 
природе). Необходимы рефлексия и осмысление собственных 
предпосылок, в контексте которых только и может состояться оп-
равдание или фальсификация знания. Значимость предпосылок и 
их возможность повлиять на оправдание знания объясняется имен-
но тем, что главные из них, базовые, носят не столько частный эм-
пирический, сколько трансцендентальный характер, как в случае 
общекультурных универсалий, научной картины мира, общефило-
софских принципов и категорий, общеметодологического стиля 
мышления и др. 

Собственно исторический опыт общества «не выразить на 
языке без известной нормативно релевантной вовлеченности», так 
как без оценки и норм вообще не распознать и не понять поступки 
человека, а для освоения исторического опыта необходим «гори-
зонт ценностей». Обсуждение этой проблематики связано с еще 
одной особенностью социально-гуманитарного знания – его ценно-
стной природой. 

 
 
 
 



I. СТАТЬИ 

 

136

Ценности как необходимая составляющая  
гуманитарного знания и его третья особенность.  

Трансцендентальные формы ценностей 
 
Неотъемлемым свойством гуманитарного знания является то, 

что исследование объекта в этом случае происходит всегда с опре-
деленных, как правило, явных ценностных позиций, установок и 
интересов, осуществляется «мышление в категориях ценности»  
(Ю. Тишнер). Социально-гуманитарное познание – это деятель-
ность социально сформированного и заинтересованного субъекта, 
она органически связана с его позицией в обществе, мировоззрени-
ем и господствующими учениями, с национальной и групповой 
идеологией, а также с универсалиями культуры в целом. Здесь 
предполагается иная, нежели в естественных науках, объективно 
складывающаяся ситуация: объект не только познается, но одно-
временно и даже в первую очередь оценивается. Включение оценки 
означает, что объект как таковой, «сам по себе», не интересует 
субъекта; интересует только в том случае, если соответствует цели 
и отвечает духовным или материальным, этическим или эстетиче-
ским потребностям субъекта. Познание в этом типе субъектно-
объектного отношения как бы отступает на второй план, хотя  
в действительности его результаты служат основанием оценки.  
В процедуре отнесения к ценностям, в выборе целей и идеалов яр-
ко выражены эмоциональные и волевые моменты, избирательная 
активность субъекта, которые полны неопределенности, могут 
включать интуитивные и иррациональные моменты. В результате 
ценностное отношение предстает как противоположное познава-
тельному, как чуждое объективно истинному познанию вообще, и 
такие оценки распространяются соответственно на социально-
гуманитарное познание в целом. Сегодня ограниченность такой 
ситуации очевидна и причины ее понятны. Она порождена идеала-
ми классической науки, фундаменталистскими представлениями, 
требующими либо элиминации субъекта из результатов познания, 
либо «очищения» его сознания от любых «привходящих» элемен-
тов, порожденных культурой, историей, системой ценностей.  
В этом же контексте оценивались и сами ценности, их отношение  
к научному знанию; в частности, в отечественной философии от-
рицались как идеалистические концепции априорности и транс-



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

137

цендентальности ценностей, они интерпретировались, как правило, 
диспозиционно, т.е. в зависимости от «места», занимаемого в сис-
теме субъектно-объектных отношений, от ситуации оценивания  
в соответствии с мировоззренчески и идеологически подвижными 
или неизменными образцами. Преобладало также релятивистское 
понимание ценностей, которому, разумеется, не было места в  
научном познании, одновременно отрицались общечеловеческие 
ценности как пустые абстракции, которые необходимо было  
наполнить конкретными классовыми интересами, оправдывались 
ситуации, когда субъект действовал «вне поля морали», напри- 
мер, ради высоких политических, идеологических и классовых ин-
тересов. 

В общем плане представляется, что эта позиция сохраняется 
у нас и сегодня. Признание ее недостаточности необходимо для 
правильного понимания природы и специфики ценностно «нагру-
женных» социального и гуманитарного знания, ее преодоление 
возможно на путях диалога и синтеза двух подходов – абстрактно-
всеобщего, трансцендентального и эмпирически-диспозиционного. 
Такое сочетание предполагает признание как устойчивых общече-
ловеческих, родовых, социальных и культурных ценностей в виде 
образцов, идеалов и традиций, так и подвижных, изменчивых, ре-
лятивных – групповых и индивидуальных предпочтений и ценно-
стей. Проблема образцов, формирующихся на трансцендентальном 
уровне, не решается однозначно. Образцы формируются в той или 
иной культуре стихийно или преднамеренно, как, например, в ре-
лигии, передаются как традиции, усваиваются субъектом в процес-
се обучения и повседневной жизни, реализуясь на уровне индиви-
дуального действия. В социокультурном масштабе определение 
ценностей происходит как соотнесение объекта или действий субъ-
екта с некоторыми сложившимися в культуре образцами (идеалом, 
эталоном, нормой) и установление степени соответствия этому об-
разцу. 

Эпистемологическое рассмотрение ценностной природы  
гуманитарного знания выявляет и такой важный феномен, как пре-
образование самого субъекта познавательной деятельности. Как мы 
старались показать, в гуманитарных науках с изменением характе-
ра и содержания трансцендентального измерения субъект не тож-
дествен «сознанию вообще», оставаясь на высоком уровне абстрак-



I. СТАТЬИ 

 

138

ции, он, тем не менее, обогащается, будучи включенным  
в трансцендентальную языковую игру и неограниченное коммуни-
кативное сообщество. Тем самым достигается важная цель: не 
«опускаясь» на уровень эмпирического, психологического субъек-
та, мы получаем более содержательную эпистемологическую кате-
горию, движущуюся в сторону целостного человека познающего. 
Но и на этом продуктивном пути не все возможности уже исчерпа-
ны, существует еще одна, не менее значимая – на трансценденталь-
ном уровне зафиксировать ценностную составляющую субъекта по-
знания. 

Исследование показывает, что гуманитарное знание обладает 
высоким потенциалом трансцендентальных форм, создающих дос-
таточное эпистемологическое основание для получения этой груп-
пой наук знания, необходимого, объективно истинного – в целом 
отвечающего критериям научности. Но в любом случае науки о 
культуре и духе сохраняют и могут сохранить свои особенности – 
существование в виде текстов и языковых игр, осуществление по-
знания субъектом «изнутри объекта», неотъемлемая ценностная 
составляющая знания и познавательной деятельности, субъект в 
единстве ценностей и свободы в контексте неограниченной комму-
никации и интерсубъективности. Одновременно выясняется, что 
существенное изменение парадигмы современной науки, в том 
числе переосмысление самого понимания ценностей и социокуль-
турной обусловленности научного знания, в определенной степени 
«обессмысливает» классическую постановку вопроса – свободна ли 
наука от ценностей? Этому способствует и признание фундамен-
тальности трансцендентальных форм и уровней в познании вообще 
и в научном в частности, позволяющих преодолевать множествен-
ность и изменчивость эмпирических данных, их бесконечных ин-
терпретаций. Это относится и к социально-гуманитарным наукам 
потому, что, как нам представляется, они обладают своими форма-
ми и «измерениями» трансцендентальности как априорности и не-
обходимой предпосылочности научного знания. 

 
Примечания 

 
1. Берлин И. Разрыв между естественными и гуманитарными науками // Бер-

лин И. Подлинная цель познания. – М., 2002. – С. 377. Декарт пишет буквально 



Гуманитарное знание как тип рациональности, 
его трансцендентальные измерения 

 

139

следующее: «И даже в самых достоверных исторических описаниях, где зна-
чение событий не преувеличивается и не представляется в ложном свете, что-
бы сделать эти описания более заслуживающими чтения, авторы почти всегда 
опускают низменное и менее достойное славы, и от этого и остальное предста-
ет не таким, как было» (Декарт Р. Сочинения. – М., 1989. – Т. 1. – С. 253). См. 
также: Коллингвуд Р. Дж. Идея истории. Автобиография. – М., 1980. – С. 60. 

2. Сравнительный анализ оценок роли Вольтера Г.Г. Шпетом и Э. Кассирером 
см. в статье: Микешина Л.А. Густав Шпет и современная философия науки // 
Густав Шпет и современная философия гуманитарного знания. – М., 2006. –  
С. 51–54. 

3. Берлин И. Разрыв между естественными и гуманитарными науками // Бер-
лин И. Подлинная цель познания. – М., 2002. – С. 386. 

4. Гердер И.Г. Идеи к философии истории человечества. – М., 1977. – С. 474–477; 
Мейнике Ф. Возникновение историзма. – М., 2004. – С. 333–334. Здесь он дает 
«историю ценностных критериев», лежащую в основе историографии и исто-
рического мышления вообще. 

5. Кассирер Э. Философия Просвещения. – М., 2004. – С. 232–233; Cassirer E. 
Decartes, Leibniz and Vico // Symbol, myth and culture. – New Haven, 1979. – P. 
102–105; Коллингвуд Р.Дж. Идея истории. Автобиография. – М., 1980. – С. 64–
65; Arendt H. Between past and future. – N.Y., 1961. – P. 57; Барг М.А.,  
Авдеева К.Д. От Макиавелли до Юма: Становление историзма. – М., 1998. –  
С. 145; Мудрагей Н.С. Философия истории Дж. Вико // Вопр. философии. – М., 
1996. – № 1. – С. 101–109. 

6. Вико Дж. Основания новой науки об общей природе наций. – М.; Киев, 1994. – 
Кн. 1. См. также: Vico's axioms: The geometry of the human world. – New Haven; 
L., 1995. 

7. Берлин И. Разрыв между естественными и гуманитарными науками // Бер-
лин И. Подлинная цель познания. – М., 2002. – С. 400–401. 

8. Микешина Л.А. Трансцендентальное измерение гуманитарного знания // Вопр. 
философии. – М., 2006. – № 1. – С. 49–66. 

9. Ауэрбах Э. Данте – поэт земного мира. – М., 2004. – С. 8–9. См. анализ этих 
идей: Махлин В.Л. За текст: Эрих Ауэрбах и испытание филологии // Ауэр-
бах Э. Мимесис. Изображение действительности в западноевропейской лите-
ратуре. – М., 2000. – С. 391–394. 

10. Гартман Н. Этика. – М., 2002. – С. 130. 
11. Ауэрбах Э. Данте – поэт земного мира. – М., 2004. – С. 13. Философичность 

поэзии он принимает как принцип, исследуя поэзию Данте и стремясь понять 
его самого как художника и мыслителя. Данте «был исполнен в своем внут-



I. СТАТЬИ 

 

140

реннем существе такой неукротимой мощи, что не мог не попытаться выстро-
ить свою личную судьбу под знаком всеобщности – более того, заново создать, 
исходя из собственной судьбы, весь универсальный мировой порядок, это 
грандиозное и величавое зрелище христианского Космоса» (там же, с. 66). 

12. Аверинцев С.С. Поэтика ранневизантийской литературы. – М., 1977. – С. 7. 
13. Эко У. Открытое произведение: Форма и неопределенность в современной 

поэтике. – СПб., 2004. –С. 49. 
14. Там же. – С. 51. 
15 Там же. – С. 182. 
16. Там же. – С. 28. 
17. Там же. – С. 14. 
18. Зиммель Г. Экскурс по проблеме: Как возможно общество? // Вопр. социоло-

гии. – М., 1993. – № 3. – С. 17. 
19. Там же. – С. 19. 
20. Там же. – С. 24. 
21. Фихте И.Г. Назначение человека. – СПб., 1906. – С. 81. 
22. Апель К.-О. Трансформация философии. – М., 2001. – С. 194–195. 
23. Там же. – С. 197, 198.  
 


	I. СТАТЬИ
	Л.А. МИКЕШИНА ГУМАНИТАРНОЕ ЗНАНИЕ КАК ТИП РАЦИОНАЛЬНОСТИ, ЕГО ТРАНСЦЕНДЕНТАЛЬНЫЕ ИЗМЕРЕНИЯ


